
 

LINGUISTIKA,  SEPTEMBER 2017 

p-ISSN: 0854-9613 

Vol. 24. No. 47 

 

159 

 

Wacana Pangruat Dalam Teks Cempaka Gadang 

 
I Wayan Artayasa

1 

Institut Hindu Dharma Negeri Denpasar 

Jl. Ratna No. 51, Tatasan, Denpasar, Telp. (0361) 226656 

Ponsel 081805570891 
1
Email: yanarta84@gmail.com 

 

Abstrak 

Tulisan ini berisi kajian tentang wacana pangruat dalam teks Cempaka Gadang. Teks Cempaka 

Gadang merupakan salah satu karya sastra yang termasuk dalam jenis tutur. Karya sastra ini 

memberikan gambaran tentang pelaksanaan upacara pangruat yang mempunyai tujuan menyucikan 

atau melaksanakan pembersihan. Pangruat dalam teks Cempaka Gadang berkaitan dengan upacara 

pembersihan yang ditujukan kepada leluhur yang dianggap berdosa supaya terbebas dari dosa dan 

dapat memberikan pencerahan atau penerangan dan mengharmoniskan kembali alam beserta isinya. 

Wacana pangruat dalam teks Cempaka Gadang memberikan gambaran tentang (1) fungsi pangruat 

sebagai penyucian diri dan spiritual manusia, (2) fungsi pangruat sebagai pengharmonisasi alam, dan 

(3) fungsi pangruat sebagai penetralisasi (nyomia) sifat-sifat bhuta. Analisis makna pangruat dalam 

teks Cempaka Gadang adalah (1) sebagai penghilang kekotoran pada diri manusia, (2) sebagai 

penghilang kekotoran alam, (3) untuk mengembalikan keharmonisan alam, dan (4) untuk 

penebusan dosa. 

Kata kunci: wacana, pangruat, teks, cempaka gadang 

 

Abstrct 

This paper is a study pangruat on Cempaka Gadang manuscript. Cempaka Gadang 

manuscript is categorized in to verbal manuscript (tutur). It describes the ritual of cleansing 

of purifying. Pangruat  is closely to the ritual of purifying the bad spirit of the ancestor to 

get a brighter way and to bring harmony to the universe.  

The pangruat discourse in Cempaka Gadang manuscript provides descriptions of (1) the use 

of pangruat to purify self and humans spiritual, (2) the use of pangruat to bring harmony to 

nature, (3) the use of pangruat for neutralizing bhuta characteristics. The meaning analysis 

of pangruat in Cempaka Gadang manuscript involves (1) as the remover of humans bad, (2) 

as a remover of the bad in nature, (3) to bring the natural harmony back, and (4) to redeem 

the sins. 

Keywords: discourse, pangruat, text, cempaka gadang 

 

PENDAHULUAN 

 

Karya sastra tradisional yang tersimpan dalam naskah lontar banyak dijumpai di masyarakat. 

Karya sastra ini mengandung banyak nilai dan persoalan yang berhubungan dengan kehidupan 

masyarakat. Penelitian terhadap karya sastra tradisional menjadi objek penelitian tidak terlepas dari 

persoalan-persoalan yang ada dan terjadi di masyarakat. Persoalan yang dikaji dalam hal ini adalah 

persoalan berhubungan dengan kepercayaan atau ajaran agama Hindu, yaitu tentang upacara yadnya.  

Sudharta (2001: 49) dalam bukunya yang berjudul “ Upadesa tentang Ajaran-Ajaran Agama 

Hindu” menulis bahwa pelaksanaan yadnya dalam masyarakat Hindu dikenal adanya lima macam 

yadnya yang disebut panca yadnya yaitu: (1) Dewa Yadnya ialah korban suci dengan tulus ikhlas ke 

mailto:yanarta84@gmail.com


 

LINGUISTIKA,  SEPTEMBER 2017 

p-ISSN: 0854-9613 

Vol. 24. No. 47 

 

160 

 

hadapan Sanghyang Widhi dengan jalan cinta bhakti, sujud memuja serta mengikuti segala ajaran-

ajaran suci-Nya. (2) Pitra Yadnya ialah korban suci yang tulus ikhlas kepada leluhur dengan 

memujakan keselamatannya di akhirat serta memelihara keturunan dan menurut segala tuntunannya. 

(3) Manusa Yadnya ialah korban suci yang tulus ikhlas untuk kesejahteraan keturunan serta 

kesejahteraan manusia lain. (4) Rsi Yadnya ialah korban suci yang tulus ikhlas untuk kesejahteraan para 

rsi serta mengamalkan segala ajarannya. (5) Bhuta Yadnya ialah korban suci yang tulus ikhlas kepada 

sekalian mahluk bawahan yang kelihatan maupun tidak, untuk memelihara kesejahteraan alam semesta. 

Pelaksanaan upacara yadnya yang mempunyai makna pengorbanan suci yang tulus ikhlas 

dengan cara mempersembahkan korban berupa binatang juga terdapat dalam teks Cempaka Gadang. Isi 

cerita dalam teks Cempaka Gadang  jika dikaitkan dengan pitra yadnya yang merupakan bagian dari 

panca yadnya, mempunyai makna persembahan korban suci yang tulus ikhlas kepada leluhur dengan 

memujakan keselamatannya di akhirat. Dalam teks Cempaka Gadang upacara korban dengan 

mempersembahkan binatang bertujuan untuk pangruat, yaitu membersihkan roh leluhur yang dianggap 

berdosa. Selain itu, pangruat bertujuan untuk mengharmoniskan kembali keadaan alam beserta isinya. 

Teks Cempaka Gadang memuat cerita tentang pangruat, yaitu menceritakan Dewi Ratna 

Cempaka Gadang yang mempunyai sifat jahat dan menggunakan ilmu hitam untuk menyebarkan 

wabah penyakit dan membuat kekacauan di dunia. Setelah meninggal arwah Dewi Ratna Cempaka 

Gadang berada di neraka. Keberadaan Dewi Ratna Cempaka Gadang di neraka juga menyebabkan 

kahyangan para dewa terusik oleh teriakan dan tangisan Dewi Ratna Cempaka Gadang. Oleh karena itu, 

para dewa memerintahkan supaya di dunia melaksanakan upacara yandya dengan berbagai sarana 

upakara-nya. Setelah dilaksanakan upacara tersebut, maka kahyangan dan dunia menjadi damai dan 

tenteram kembali.  

Pangruat merupakan suatu bentuk upacara pembersihan terhadap leluhur yang perbuatannya 

dianggap berdosa. Proses upacara pangruat yang terdapat dalam teks Cempaka Gadang dilakukan 

dengan cara melaksanakan upacara yadnya dengan berbagai sarana korbannya, seperti asu bang 

bungkem (anjing yang warna bulunya merah dengan mulut dan ekornya hitam), sata manca warna 

(ayam lima warna), kambing, angsa, dan bawi rare durung acula (anak babi yang belum dikebiri). 

Penelitian ini lebih lanjut ingin mengungkapkan bagaimana proses upacara pangruat dalam teks 

Cempaka Gadang. Pelaksanaan pangruat yang dilakukan dalam bentuk upacara yadnya disertai dengan 

berbagai sarana upacaranya. Adapun tujuan pangruat tersebut adalah membebaskan arwah Dewi Ratna 

Cempaka Gadang beserta anak buahnya supaya terbebas dari siksaan neraka. Selain itu, dengan 

dilaksanakannya upacara pangruat maka keadaaan kahyangan dan dunia beserta isinya menjadi damai 

dan tenteram kembali. 

Pangruat dalam teks Cempaka Gadang dikaitkan dengan upacara yadnya pada masyarakat 

Hindu. Teks Cempaka Gadang berisikan ajaran-ajaran atau konsep tentang pembersihan terhadap 

leluhur yang dianggap berdosa. Proses pelaksanaan pangruat yang terdapat pada teks Cempaka 

Gadang relevan dengan realita kehidupan yang dilaksanakan oleh masyarakat Hindu, khusunya di Bali. 

Upacara pembersihan terhadap leluhur yang perbuatannya dianggap berdosa, dilaksanakan dalam 

bentuk upacara yadnya dengan berbagai sarana upakara-nya. Upacara yadnya berupa pangruat yang 

terdapat dalam teks Cempaka Gadang merupakan benang merah dari teks Cempaka Gadang sebagai 

karya sastra dengan kegiatan upacara yadnya yang dilakukan oleh masyarakat Hindu.  

Penelitian tentang wacana pangruat (upacara pembersihan terhadap leluhur yang perbuatannya 

dianggap berdosa) yang dihubungkan dengan upacara yadnya yang terkandung dalam teks Cempaka 

Gadang dapat memberikan penjelasan bahwa naskah Cempaka Gadang  merupakan salah satu sumber 

sastra yang penting bagi kehidupan masyarakat dalam meningkatkan pengetahuan di bidang 

keagamaan, terutama dalam hal upacara yadnya. 



 

LINGUISTIKA,  SEPTEMBER 2017 

p-ISSN: 0854-9613 

Vol. 24. No. 47 

 

161 

 

 

METODE PENELITIAN 

 

Metode merupakan suatu cara yang dilakukan dalam proses penelitian. Penelitian merupakan 

sebuah upaya dalam bidang ilmu pengetahuan yang dijalankan untuk memperoleh fakta-fakta dan 

prinsip-prinsip sistematis untuk mewujudkan kebenaran (Mardalis, 2007: 24) 

Penelitian ini menitikberatkan perhatian pada masalah bentuk, fungsi, dan makna  wacana 

pangruat dalam teks Cempaka Gadang. Jenis data dalam penelitian ini adalah data kualitatif berupa 

teks Cempaka Gadang koleksi Gedong Kirtya Singaraja. Sumber data primer adalah lontar Cempaka 

Gadang yang ditransliterasi dan diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia. Data skunder berupa data 

dari buku-buku, informan, artikel, jurnal, dan internet. 

Penelitian ini adalah penelitian kualitatif, sehingga yang menjadi instrument penelitian adalah 

penulis sendiri. Menurut Bogdan (dalam Suardiana, 2009:72) bahwa dalam penelitian kualitatif 

manusialah dalam hal ini peneliti sendiri adalah sebagai instrument penelitian yang berperan aktif serta 

dalam menentukan dan memilih serta memilah data yang diperlukan dalam penelitian. 

Metode penyediaan data yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi kepustakaan. 

Penyediaan data dengan studi kepustakaan menggunakan teknik membaca berulang-ulang sehingga 

dapat lebih memahami isi naskah tersebut. Teknik lain yang membantu penelitian ini adalah teknik 

catat. Teknik catat digunakan untuk mencatat hal-hal penting yang ditemukan dalam penelitian. 

Metode kualitatif memberikan perhatian terhadap data alamiah, data dalam hubungannya 

dengan konteks keberadaannya. Cara-cara inilah yang mendorong metode kualitatif dianggap sebagai 

multimetode sebab penelitian pada gilirannya melibatkan sejumlah besar gejala sosial yang relevan 

(Ratna, 2009: 47). 

Metode dan teknik analisis data digunakan metode hermeneutika untuk dapat mengungkapkan 

keadaan objek yang sebelumnya terselubung sehingga menjadi terbuka dan lebih jelas dalam proses 

penelitian. Penerapan metode hermeneutika ditunjang dengan penggunaan metode deskriptif-analitik. 

Metode ini membantu mendeskripsikan hasil penelitian sesuai dengan analisis yang dilakukan. Data 

yang telah ditemukan kemudian dideskripsikan dan dianalisis dengan teori wacana dan semiotika.  

Menurut Parera (2004: 219) sebuah teori tentang analisis wacana atau wacana adalah satu 

penjelasan tentang bagaimana kalimat-kalimat dihubung-hubungkan dan memberikan satu kerangka 

acuan yang terpahami tentang pelbagai jenis wacana, memberikan penjelasan tentang runtun kelogisan, 

pengelolaan wacana, dan karakteristik stilistik sebuah wacana. Analisis wacana adalah penentuan 

satuan-satuan dan unsur-unsur sebuah wacana. Sebuah wacana tidak hanya terdiri atas kalimat-kalimat 

yang gramatikal, namun sebuah wacana harus memberikan interpretasi yang bermakna bagi pembaca 

dan pendengarnya. Ini juga berarti seorang pembicara atau penulis tidak hanya menyusun kalimat-

kalimat yang gramatikal, akan tetapi juga kalimat-kalimat yang berhubungan secara logis dan 

kontekstual. Oleh sebab itu, analisis wacana tidak bertujuan menyusun satu kaidah-kaidah umum 

tentang analisis wacana. 

Ratna (2009: 97) menjelaskan bahwa semiotika berasal dari kata semeion, yang berarti tanda. 

Dalam pengertian yang lebih luas, sebagai teori, semiotika berarti studi sistematis mengenai produksi 

dan interpretasi tanda, bagaimana cara kerjanya, apa manfaatnya terhadap kehidupan manusia. 

Kehidupan manusia dipenuhi oleh tanda, dengan perantaraan tanda-tanda proses kehidupan menjadi 

lebih efisien, dengan perantaraan tanda-tanda manusia dapat berkomunikasi dengan sesamanya, 

sekaligus mengadakan pemahaman yang lebih baik terhadap dunia, dengan demikian manusia adalah 

homo semioticus. 

Pierce menggunakan kata semiotika sebagai sinonim dari kata logika. Logika harus 



 

LINGUISTIKA,  SEPTEMBER 2017 

p-ISSN: 0854-9613 

Vol. 24. No. 47 

 

162 

 

mempelajari bagaimana orang “bernalar”. Penalaran menurut Pierce dilakukan melalui tanda-tanda. 

Tanda memungkinkan kita untuk berpikir dan memberikan makna pada apa yang ditampilkan semesta. 

Saussure menganggap bahasa merupakan simbol tanda atau sistem tanda. Saussure cenderung memakai 

kata semiologi yang cenderung mengarah ke arah linguistik. Semiotika adalah studi tentang tanda dan 

segala yang berhubungan dengannya: cara fungsinya, hubungannya dengan tanda-tanda lain, 

pengirimnya, dan penerimanya oleh mereka yang menggunakannya. Pierce mengungkapkan bahwa 

makna tanda sebenarnya adalah mengemukakan sesuatu atau representamen (Zoest, 1992: 1-5). 

Menurut Pradopo (2008: 124), untuk mempermudah kajian semiotik, perlu diperhatikan 

konvensi penting di dalam karya sastra, yang meliputi konvensi ketidaklangsungan ekspresi dan 

konvensi hubungan antarteks. 

Riffaterre (1978: 1-2) mengemukakan bahwa karya sastra merupakan aktivitas bahasa secara 

tidak langsung dan hipogramatik. Fenomena sastra merupakan suatu dialektik antara teks dan pembaca 

serta dialektik antara tataran mimetik dan tataran semiotik. Gagasan itu didasarkan atas prinsip bahwa 

puisi (karya sastra) merupakan suatu aktifitas bahasa. Akan tetapi, aktivitas bahasa itu adalah tidak 

langsung. Ada tiga hal yang menyebabkan ketidaklangsungan itu, yakni displacing of meaning, 

distorting of meaning, dan creating of meaning. Displacing of meaning muncul ketika tanda-tanda 

berpindah dari satu arti ke arti yang lain, ketika satu kata “menggantikan” kata yang lain sebagai 

metafora dan metonimi. Distorting of meaning terjadi akibat ambiguitas, kontradiksi, atau nonsense. 

Sementara itu, creating of meaning ditentukan oleh suatu organisasi prinsip untuk tanda-tanda di luar 

item-item linguistik.  

Teori semiotik yang digunakan dalam penelitian ini mengacu pada pendapat Riffaterre. Cara 

pandang dalam memahami karya sastra seperti di atas dapat dikembangkan lebih jauh, tidak hanya 

untuk memandang puisi, melainkan karya sastra secara keseluruhan. Konsep-konsep yang 

dikemukakan Riffaterre mungkin tidak sepenuhnya dapat diterapkan dalam penelitian ini karena obyek 

yang diteliti berbeda. Karena itu, teori semiotik dalam penelitian ini bertumpu pada satu hal, yaitu teks 

Cempaka Gadang dilihat sebagai sebuah sistem tanda. Penelitian tentang Wacana Pangruat dalam Teks 

Cempaka Gadang, memuat tanda-tanda yang dapat diinterpretasikan. Dengan interpretasi tanda-tanda, 

nantinya pemahaman mengenai karya sastra tersebut dapat lebih baik dan memberikan manfaat bagi 

kehidupan manusia. 

 

PEMBAHASAN 

 

Konsep Pangruat 

Konsep merupakan definisi dari apa yang perlu diamati dalam proses penelitian. Menurut 

Koentjaraningrat (1991: 10) menyatakan bahwa konsep adalah tafsiran mengenai pola-pola korelasi 

antara kelas-kelas fakta menuju ke tingkat pengetahuan yang abstrak. Sehingga dengan demikian 

konsep merupakan unsur-unsur inti dari suatu pengertian atau definisi. Konsep merupakan batasan 

singkat dari sekelompok fakta atau gejala dari apa yang perlu diamati di dalam proses pelaksaan 

penelitian. Sebagai konsep dasar dalam penelitian ini adalah: 1) konsep pangruat, 2) konsep Cempaka 

Gadang. 

Dalam Kamus Bali-Indonesia Beraksara Bali dan Latin dinyatakan bahwa pangruat berasal 

dari kata ruwat yang mempunyai arti bersih, ngruat, meruwat, melaksanakan pembersihan. Pangruat 

berarti upacara pembersihan terhadap leluhur yang perbuatannya dianggap berdosa ( Anom dkk., 2008: 

598). 

Di dalam mengungkapkan konsep Cempaka Gadang, penulis mengacu pada kirata bhasa. 

(Simpen dalam Widiana, 2011: 20-21) menyatakan bahwa  bentuk-bentuk kirata bhasa umumnya 



 

LINGUISTIKA,  SEPTEMBER 2017 

p-ISSN: 0854-9613 

Vol. 24. No. 47 

 

163 

 

berupa sinonimi (dasanama) dan metonimi. Akan tetapi, ada pula kirata bhasa berupa akronim dan 

bentuk-bentuk lain. 

Konsep pangruat dalam teks Cempaka Gadang berkaitan dengan pelaksanaan upacara yadnya 

yang dilaksanakan setelah Dewi Ratna Cempaka Gadang meninggal dan arwahnya disiksa di neraka. 

Akibat dari siksaan yang dialami oleh Dewi Ratna Cempaka Gadang dan anak buahnya di neraka maka 

kahyangan para Dewa menjadi gaduh. Supaya kahyangan dan dunia menjadi damai dan tenteram 

kembali setelah kegaduhan yang terjadi, wabah penyakit, dan kekacauan yang disebabkan oleh Dewi 

Ratna Cempaka Gadang beserta anak buahnya maka diadakanlah upacara pangruat di dunia ini. 

Fungsi Pangruat sebagai Penyucian Diri dan Spiritual Manusia 

 Penyucian diri dan spiritual manusia bertujuan untuk mengembalikan pemikiran yang 

sebelumnya kotor menjadi suci atau baik. Hal ini dapat diperhatikan pada kutipan berikut. 

 …., Inghulun mangke aminta panghening idhep, apan lětěh punang hati, ika marmaning  

inghulun. Sumahur Bhatara Śiwā lah ta sira alungguh ring ajěng ighulun mangke, wus 

alungguh sang kalih, kajaya-jaya ring bhatara Śiwā. Ma, nya: Ong suci pětak, mulih 

ring śarira, Ong suci mañca warna, mulih maring idhěp inghulun, apan inghulun 

anglukat daśamala, lara rogan inghulun kabeh, masuk ring kiwa těngěn, catur masuk 

ring jěroning wětěng, Ong rastu tat astu astu, Ong nama Siwaya namah…. (lemb.15b-

16a) 

 

…., hamba memohon pembersihan pikiran karena kekotoran dalam hati, itu sebabnya tidak enak 

hati hamba. Bhatara Siwa menjawab, wahai… kalian berdua duduklah di hadapanku sekarang, 

setelah mereka duduk, direstui pembersihan (penyucian) oleh Bhtara Siwa. Mantranya: Ong suci 

pětak, mulih ring śarira, Ong suci mañca warna, mulih maring idhěp inghulun, apan inghulun 

anglukat daśamala, lara rogan inghulun kabeh, masuk ring kiwa těngěn, catur masuk ring 

jěroning wětěng, Ong rastu tat astu astu, Ong nama Siwaya namah. 

 

Kutipan di atas menunjukkan bahwa setelah Sang Siwa Gendhu dan Sang Windhu Bajra 

berhasil membunuh Dewi Ratna Cempaka, mereka berdua memohon penyucian diri supaya terbebas 

dari rasa kotor dalam hati. Begitu juga mengembalikan kembali sifat-sifat baik dalam diri dan pikiran. 

Dimensi upacara yadnya yang terpenting adalah memberikan makna sosial religius pada umat 

yang melangsungkan upacara yadnya tersebut. Artinya aspek religiusitas dari suatu upacara yadnya 

hendaknya dapat diserap oleh umat sehingga dapat berdayaguna untuk menimbulkan perubahan sosial 

menuju arah yang semakin baik. Upacara yadnya itu dapat meningkatkan kesucian hati dan ketulus 

ikhlasan umat untuk berkorban demi kepentingan yang lebih utama (Wiana, 2004: 55). 

 Berdasarkan pelaksanaan upacara penyucian diri yang ada dalam teks Cempaka Gadang dapat 

memberikan gambaran bahwa kekotoran yang berupa dasamala harus dihilangkan. Segala bentuk 

pikiran yang kotor dan tidak baik juga harus dihilangkan. Tujuannya adalah untuk mengembalikan 

pikiran yang baik. Adanya kesucian hati dapat menyebabkan orang memperoleh kebahagiaan dan 

menghancurkan pikiran atau perbuatan yang jahat. 

 

Fungsi Pangruat sebagai Pengharmonisasi Alam 

 Keharmonisan merupakan salah satu tujuan agama Hindu. Untuk menjaga keharmonisan perlu 

dilakukan upacara yadnya. Setelah adanya keharmonisan maka kebahagiaan dan kedamaian pun dapat 

terjadi.  

Harmonisasi alam berkaitan dengan menjaga keberadaan alam, menjaga lingkungan dan 

melestarikan alam. Dalam teks Cempaka Gadang pelestarian alam yang dilakukan adalah menjaga 



 

LINGUISTIKA,  SEPTEMBER 2017 

p-ISSN: 0854-9613 

Vol. 24. No. 47 

 

164 

 

bumi supaya selalu menjadi damai dan tentram setelah adanya wabah penyakit gering (grubug) yang 

disebarkan oleh Dewi Ratna Cempaka Gadang. Hal ini dapat diperhatikan pada kutipan berikut. 

 ….., hana mangkin kawuwusan, ri madya pada, landuh tikang rat, ring sampun pějah Sang 

Cempaka Gadang, lawan para sisyanya kabeh pějah, maseh tikang rat, marayascitta tikang rāt, ring 

marga catur, carunya, asu bang bungkem, sata mañca warna, kambing, angsa, bawi durung acula, 

lāwan Yamarāja, pěpěk sapratingkah carunya, ring catur desa. Sang dadukun nganteb punang carunya, 

landuh tikang rāt. Hana mangkin kawuwusan, watěk Hyang kabeh ring Siwābhuana, sira Sanghyang 

Parameśwara, mahenak-enak sira kabeh, ring landuh tikang rāt, madya pada lawan swargan, yan tan 

Sang Śiwā Gendhu, lawan Sang Windhu Bajra, ika wělas sang kalih amejah Sang Cempaka Gadang, 

lawan para sisyanya kabeh (lemb 18a-18b) 

 …., sekarang diceritakan di bumi, dunia kembali damai setelah meninggalnya Dewi Ratna 

Cempaka Gadang beserta semua pengikutnya. Dunia menjadi berubah, melaksanakan upacara 

penyucian dunia di perempatan jalan. Sarana upacara persembahannya, seperti anjing bang bungkem 

(anjing yang warna bulunya merah dengan mulut dan ekornya hitam), ayam lima warna, kambing, 

angsa, dan anak babi yang belum dikebiri. Ditujukan kepada dewa maut, lengkap dengan berbagai 

sajian persembahan kurbannya, sang dukun mempersembahkan sajian persembahan kurbannya. 

Menjadi damai dunia, Sanghyang Parameswara dan semua dewa merasa senang dan gembira akan 

kedamaian dan ketenteraman dunia dan surga. Karena mereka berdualah, Sang Siwa Gendhu dan Sang 

Windhu Bajra yang telah berhasil membunuh Dewi Ratna Cempaka Gadang beserta para pengikutnya. 

 Berdasarkan kutipan di atas, dapat dijelaskan bahwa keberadaan dunia setelah meninggalnya 

Dewi Ratna Cempaka Gadang akan kembali damai dan tenteram apabila melakukan upacara 

marayascitta yang dilaksanakan di perempatan jalan. Adapun sarana yang dipersembahkan adalah 

berbagai jenis hewan kurban lengkap dengan berbagai sajian persembahan. 

 Marayascitta merupakan bentuk upacara yadnya yang berfungsi untuk menyucikan (Warna dkk., 

1993:546). Pelaksanaan upacara penyucian ini dilaksanakan dengan upacara pecaruan di perempatan 

jalan. Adapun sarana yang dipakai adalah binatang, seperti anjing bang bungkem (anjing yang warna 

bulunya merah dengan mulut dan ekornya hitam), ayam lima warna, kambing, angsa, dan anak babi 

yang belum dikebiri. Semua persemabahan tersebut ditujukan kepada Yamaraja. 

 Caru mempunyai pengertian kurban dalam buta yadnya dapat berupa segehan atau binatang, 

misalnya ayam, babi jantan yang tidak dikebiri, angsa, itik, anjing belang bungkem, sapi; kerbau 

dengan disertai tetabuhan (Warna dkk., 1993: 119). Berdasarkan pengertian tersebut, dapat dijelaskan 

bahwa upacara penyucian yang dilakukan dalam teks Cempaka Gadang merupakan upacara bhuta 

yadnya dengan mempersembahkan berbagai binatang korban. Tujuannya adalah untuk 

mengharmoniskan kembali keadaan dunia setelah adanya kekacauan dan wabah penyakit. Pengaruh 

yang bersifat negatif itulah yang perlu dinetralisasi supaya menjadi sifat yang positif sehingga dapat 

bermanfaat bagi kehidupan manusia.  

 Keharmonisan atau keseimbangan alam dapat memberikan suasana atau keadaan yang dapat 

memberikan rasa nyaman, tenteram, damai, dan sejahtera. Kehidupan yang harmonis tidak hanya untuk 

manusia, tetapi juga untuk kehidupan makhluk lainnya beserta isi alam ini. 

 Keseimbangan/kesejahteraan bhuana agung dan bhuana alit sangat ditentukan oleh pengaruh 

yadnya, makin tidak beryadnya manusia di dunia makin hancurlah alam semesta ini. Disamping itu, 

juga akan lahir manusia-manusia amoral, yang memiliki sifat-sifat keraksasaan (Sudarsana, 2001: 15) 

Proses menetralisasi kekuatan negatif menjadi kekuatan positif ini oleh umat Hindu dilakukan 

dengan jalan mengadakan upacara khusus, antara lain dengan melaksanakan bhuta yadnya berupa 

sesajen persembahan atau macaru yang bertujuan untuk mengubah bhuta kala menjadi bhuta hita atau 

menyejahterakan alam (Wiana, 2002: 123) 



 

LINGUISTIKA,  SEPTEMBER 2017 

p-ISSN: 0854-9613 

Vol. 24. No. 47 

 

165 

 

 Konsep pangruat yang ada dalam teks Cempaka Gadang adalah untuk meruwat, melaksanakan 

pembersihan terhadap buana alit dan buana agung. Selain itu, juga melaksanakan pembersihan 

terhadap Dewi Ratna Cempaka Gadang akibat dari dosa-dosa dan perbuatan yang dilakukannya. 

Dengan pelaksanaan upacara pangruat maka keadaan dunia dan surga kembali menjadi damai dan 

tenteram.  

 

Fungsi Pangruat sebagai Penetralisasi (Nyomia) Sifat-Sifat Bhuta 

Nyomia bhuta kala mempunyai arti mengubah sifat ganas bhuta menjadi sifat lembut membantu 

manusia untuk mengembangkan perbuatan baik (Wiana, 2002: 179). 

Pelaksanaan upakara bhuta yadnya pada tingkat makna yang tertinggi adalah muara sekaligus 

pancaran etika dan teologi lingkungan menurut Hindu karena upakara-nya merupakan simbolik dari 

yadnya penyucian kosmos. Penyucian dalam proses bhuta yadnya merupakan refleksi dari transformasi 

bhuta dalam arti alam raya menjadi dewa dalam arti sistem holistik kosmik yang telah tersucikan 

( Sudibya, 1997: 18) 

Pelaksanaan upacara bhuta yadnya yang ada dalam teks Cempaka Gadang adalah persembahan 

kurban kepada Yamaraja (dewa maut) dengan tujuan untuk menyucikan dunia dan surga setelah adanya 

wabah penyakit dan kekacauan yang terjadi akibat ulah Dewi Ratna Cempaka Gadang beserta 

pengikut-pengikutnya. Pelaksanaan upacara bhuta yadnya berfungsi untuk penetralisasi (nyomia) sifat-

sifat bhuta. Sifat-sifat bhuta yang ada dinetralisasi supaya menjadi sifat yang mulia. Seperti halnya sifat 

Dewi Ratna Cempaka Gadang yang merasa diri sakti dan hebat menyebabkan kekacauan dan wabah 

penyakit, pada akhirnya diharapkan menjadi baik dan bijaksana. Begitu juga kekotoran yang ada 

supaya menjadi bersih dan suci kembali.  

 

Makna Pangruat sebagai Penghilang Kekotoran pada Diri Manusia 

 

 Makna adalah suatu pemberian arti, baik yang bersifat denotatif maupun konotatif. Karya sastra 

sebagai sebuah artefak adalah benda mati. Dia akan punya arti apabila diberikan arti oleh pembacanya. 

Sebuah karya sastra akan bermakna apabila dia dihubung-hubungkan dengan konteks sejarah dan sosial 

budaya penulisnya (Pradopo, 1994: 106-107). 

Makna pangruat sebagai penghilang kekotoran pada diri manusia mempunyai dua makna, yaitu 

penyucian lahiriah dan rohaniah. Upacara yang melambangkan penyucian lahiriah dilengkapi dengan 

upacara penyucian rohaniah dengan menggunakan upakara atau banten prayascitta (Wiana, 2002: 167) 

 Pelaksanaan pangruat sebagai bentuk upacara penyucian merupakan bentuk penghilangan 

kekotoran pada diri manusia. Pelaksanaan pangruat sebagai penghilang kekotoran pada diri manusia 

dilaksanakan dengan majaya-jaya. Segala bentuk kekotoran dalam pikiran yang dimiliki oleh Sang 

Siwa Gendhu dan Sang Windhu Bajra pada akhirnya disucikan oleh Bhatara Guru. Keberadaan pikiran 

yang kotor akan menyebabkan kekotoran dalam hati sehingga segala pikiran yang tidak baik harus 

dihilangkan. Hal tersebut dapat dilihat pada kutipan berikut. 

  …., Inghulun mangke aminta panghening idhep, apan lětěh punang hati, ika marmaning 

inghulun. Sumahur Bhatara Śiwā lah ta sira alungguh ring ajěng ighulun mangke, wus 

alungguh sang kalih, kajaya-jaya ring bhatara Śiwā. Ma, nya: Ong suci pětak, mulih ring 

śarira, Ong suci mañca warna, mulih maring idhěp inghulun, apan inghulun anglukat 

daśamala, lara rogan inghulun kabeh, masuk ring kiwa těngěn, catur masuk ring jěroning 

wětěng, Ong rastu tat astu astu, Ong nama Siwaya namah….(lemb.15b-16a) 

 

…., hamba memohon pembersihan pikiran karena kekotoran dalam hati, itu sebabnya tidak 



 

LINGUISTIKA,  SEPTEMBER 2017 

p-ISSN: 0854-9613 

Vol. 24. No. 47 

 

166 

 

enak hati hamba. Bhatara Siwa menjawab, wahai… kalian berdua duduklah di hadapanku 

sekarang, setelah mereka duduk, direstui pembersihan (penyucian) oleh Bhatara Siwa. 

Mantranya: Ong suci pětak, mulih ring śarira, Ong suci mañca warna, mulih maring idhěp 

inghulun, apan inghulun anglukat daśamala, lara rogan inghulun kabeh, masuk ring kiwa 

těngěn, catur masuk ring jěroning wětěng, Ong rastu tat astu astu, Ong nama Siwaya namah. 

Berdasarkan kutipan di atas, diketahui bahwa segala bentuk pikiran yang kotor akibat dari 

semua perbuatan yang dilakukan oleh Sang Siwa Gendhu dan Sang Windhu Bajra setelah berhasil 

mengalahkan dan membunuh Dewi Ratna Cempaka Gadang supaya disucikan atau dibersihkan 

kembali. Pelaksanaan pembersihan pikiran dari segala bentuk kekotoran (daśamala) disucikan (lukat) 

oleh Bhatara Siwa. Setelah semua bentuk kekotoran yang ada dalam pikiran disucikan kembali maka 

semua bentuk perbuatan dan pikiran tersebut kembali menjadi suci sehingga memberikan kedamaian di 

hati. 

 

Makna Pangruat sebagai Penghilang Kekotoran Alam 

Bentuk penyucian alam yang terdapat dalam teks Cempaka Gadang mempunyai makna 

menghilangkan kekotoran alam setelah adanya wabah penyakit dan kekacauan yang terjadi. 

Keberadaan alam kahyangan dan bumi perlu disucikan kembali setelah mengalami kekacauan. 

Dalam teks Cempaka Gadang dijelaskan bahwa setelah Dewi Ratna Cempaka Gadang beserta 

para pengikutnya meninggal maka dilaksanakan upacara penyucian dunia untuk mengembalikan 

keadaan bumi dan kahyangan supaya menjadi damai dan tentram. Segala bentuk upacara pangruat 

sebagai penghilang kekotoran alam dilengkapi dengan berbagai sarana kurban sebagai persembahannya. 

Hal tersebut dapat dilihat pada kutipan berikut. 

 ….,hana mangkin kawuwusan ri madya pada, landuh tikang rat, ring sampun pějah Sang 

Cempaka Gadang, lawan para sisyanya kabeh pějah, maseh tikang rāt, ring marga catur, 

carunya; asu bangbungkem, sata mañca warna, kambing, angsa, bawi durung acula, lāwan 

Yamaraja,pěpěk sapratingkah carunya, ring catur deśa. Sang dadukun ngantěb punang carunya, 

landuh tikang rāt…..(lemb 18a-18b) 

 ...., sekarang diceritakan di bumi, dunia kembali damai setelah meninggalnya Dewi Ratna 

Cempaka Gadang beserta semua pengikutnya. Dunia menjadi berubah melaksanakan upacara 

penyucian dunia di perempatan jalan. Sarana upacara persembahannya, seperti anjing bang 

bungkem (anjing yang warna bulunya merah dengan mulut dan ekornya hitam), ayam lima 

warna, kambing, angsa, dan anak babi yang belum dikebiri. Ditujukan pada dewa maut, lengkap 

dengan berbagai hal sajian persembahan kurbannya, sang dukun mempersembahkan sajian 

persembahan kurbannya…. 

Berdasarkan kutipan di atas, dapat dijelaskan bahwa setelah Dewi Ratna Cempaka Gadang 

meninggal, maka di dunia supaya dilaksanakan upacara penyucian di perempatan jalan. Pelaksanaan 

upacara ini disertai dengan berbagai persembahan atau caru, seperti asu bang bungkem (anjing yang 

warna bulunya merah dengan mulut dan ekornya hitam), sata manca warna (ayam lima warna), 

kambing, angsa, dan bawi rare durung acula (anak babi yang belum dikebiri). Semua bentuk 

persembahan dan kurban dipersembahkan oleh Sang dukun dan ditujukan kepada Dewa Yamaraja. 

Persembahan yang ditujukan kepada Dewa Yamaraja tidak hanya untuk memberikan 

keselamatan dan keharmonisan untuk dunia, tetapi juga untuk memberikan penebusan dosa kepada 

Dewi Ratna Cempaka Gadang beserta pengikutnya di neraka. Setelah adanya upacara penyucian 

tersebut maka keadaan bumi dan kahyangan menjadi damai dan tenteram kembali. 

Kekotoran alam dalam hal ini berkaitan dengan adanya wabah penyakit yang terjadi di bumi. 

Alam yang kotor akibat wabah penyakit apabila tidak dinetralisasi akan berdampak kepada semua 



 

LINGUISTIKA,  SEPTEMBER 2017 

p-ISSN: 0854-9613 

Vol. 24. No. 47 

 

167 

 

makhluk yang ada di dalamnya. Pelaksanaan upacara penyucian alam sangat penting dilakukan untuk 

mengharmoniskan kembali alam beserta segala isinya, termasuk kahyangan sebagai alam para dewa.  

 

Makna Pangruat untuk Mengembalikan Keharmonisan Alam 

 Keberadaan alam yang kacau dan terkena wabah penyakit perlu diupacarai supaya kembali 

menjadi harmonis. Upacara yang dilakukan untuk mengharmoniskan kembali alam ini adalah dengan 

cara macaru. Caru untuk mengharmoniskan bumi atau alam sekitar dengan lingkungannya disebut 

dengan bhumi suddha. Caru bhumi suddha dimaksudkan membersihkan bumi dan lingkungannya dari 

pengaruh bhuta kala, dengan cara memberikan korban dan memindahkannya ke tempatnya masing-

masing, yakni di hutan dan lain-lainnya (Singgih, 1998: 15). 

Segala bentuk kekotoran atau gangguan dari sifat bhuta kala harus dihilangkan. Pembersihan 

terhadap bhuta kala dimaksudkan untuk menghilangkan sifat-sifat buruk yang ada pada dirinya. 

Dengan demikian kekuatan yang baik akan muncul dan berguna untuk kesejahteraan manusia dan alam. 

Penggunaan hewan atau binatang kurban dalam setiap upacara yadnya akan dapat menjaga 

keseimbangan alam. Dengan adanya rutinitas yadnya yang dilakukan akan menumbuhkan keinginan 

manusia untuk memelihara binatang dan menjaga kelestariannya. 

Sebagai bentuk realisasi dari pelaksanaan upacara penyucian, baik pada diri manusia (bhuana 

alit) maupun dunia (bhuana agung) dilaksanakan upacara kurban (pacaruan) dengan berbagai binatang 

sebagai sarana kurban. Persembahan hewan kurban dalam pelaksanaan upacara yadnya mempunyai 

makna panyupatan kepada hewan untuk peningkatan kualitas kehidupan yang lebih baik. 

 

Makna Pangruat untuk Penebus Dosa  

 Kehidupan di dunia ini tidak terlepas dari dosa. Segala perbuatan yang tidak baik akan 

mendapatkan pahala atau hasil. Pelaksanaan pangruat dalam teks Cempaka Gadang bertujuan untuk 

menebus dosa yang telah dilakukan. Dengan adanya upacara yadnya diharapkan segala dosa dapat 

dihilangkan. 

 Pangruat sebagai penebusan dosa dalam konteks ini berkaitan dengan adanya kesadaran atas 

dosa yang dimiliki. Dosa biasanya menimbulkan berbagai bentuk penderitaan yang dapat menyiksa 

lahir dan batin. Dalam teks Cempaka Gadang pelaksanaan pangruat yang bertujuan untuk 

menghilangkan dosa adalah majaya-jaya dan marayascitta. Upacara majaya-jaya dilaksanakan oleh 

Sang Siwa Gendhu dan Sang Windhu Bajra setelah berhasil mengalahkan dan membunuh Dewi Ratna 

Cempaka Gadang. Segala dosa dan pikiran kotor yang ada pada mereka berdua supaya dihilangkan 

atau disucikan kembali. Prosesi majaya-jaya dalam teks Cempaka Gadang bertujuan untuk 

menghilangkan segala bentuk kekotoran (mala) yang ada dalam pikiran. Dalam ajaran agama Hindu 

pikiran yang tidak baik dipengaruhi oleh sad ripu. 

Begitu juga dengan adanya upacara marayascitta di bumi maka keadaan arwah Dewi Ratna 

Cempaka Gadang beserta para pengkiutnya yang berada di neraka menjadi tenang dan tidak lagi 

menyebakan kahyangan menjadi gaduh. Semua itu disebabkan oleh adanya upacara pangruat sebagai 

penebus dosa di dunia dengan berbagai sajian persembahan kurbannya kepada dewa maut (Yamaraja). 

Persembahan upacara yadnya yang dilakukan harus sesuai dengan tata cara dan segala macam bentuk 

sajian persembahannya seperti dalam teks Cempaka Gadang. Setelah dilaksanakan upacara penyucian 

dengan berbagai macam sajian dan persembahan kurban maka para dewa merasa senang dan gembira 

sehingga bumi dan surga menjadi damai dan tenteram. 

 

SIMPULAN 

 



 

LINGUISTIKA,  SEPTEMBER 2017 

p-ISSN: 0854-9613 

Vol. 24. No. 47 

 

168 

 

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan sebagai berikut. Teks Cempaka Gadang sebagai 

salah satu karya sastra jenis tutur memberikan informasi tentang pelaksanaan upacara yadnya berupa 

pangruat. Wacana pangruat dalam teks Cempaka Gadang memberikan gambaran tentang (1) fungsi 

pangruat sebagai penyucian diri dan spiritual manusia, (2) fungsi pangruat sebagai pengharmonisasi 

alam, dan (3) fungsi pangruat sebagai penetralisasi (nyomia) sifat-sifat bhuta. Analisis makna pangruat 

dalam teks Cempaka Gadang adalah (1) sebagai penghilang kekotoran pada diri manusia, (2) sebagai 

penghilang kekotoran alam, (3) untuk mengembalikan keharmonisan alam, dan (4) untuk 

penebusan dosa. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Anom, I Gusti Ketut dkk. 2008 Kamus Bali-Indonesia Beraksara Bali dan Latin. Denpasar: Dinas 

Kebudayaan Kota Denpasar. 

Koentjaraningrat. 1991. Metode-metode Penelitian Masyarakat. Jakarta: Gramedia. 

Mardalis. 2007. Metode Penelitian (Suatu Pendekatan Proposal). Jakarta: Bumi Aksara. 

Parera, J.D. 2004. Teori Semantik. Jakarta: Erlangga. 

Pradopo, Rachmat Djoko. 1994. “ Dewa Telah Mati”. Kajian Strukturalisme Semiotik, Dalam Jabrohim 

(Penyunting). Teori Penelitian Sastra. Jogyakarta: Universitas Gajah Mada. 

Pradopo, Rachmat Djoko. 2008. Beberapa Teori Sastra, Metode Kritik, dan Penerapannya. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Ratna, Nyoman Kutha. 2009. Teori, Metode, dan Teknik Penelitian Sastra dari Strukturalisme hingga 

Poststrukturalisme Perspektif Wacana Naratif.Yogyakarta: PustakaPelajar. 

Riffaterre, Michael. 1978. Semiotics of Poetry. Bloomington and London: Indiana University Press. 

Singgih Wikarman, I Nyoman. 1998. Bayuh Oton Ruwatan Menurut Hindu. Surabaya: Paramita. 

Suardiana, I Wayan. 2009. “ Geguritan I Gede Basur dan Ketut Bungkling karya Ki Dalang Tangsub 

Analisis interteks dan Resepsi” (disertasi). Denpasar: Program Pascasarjana Universitas Udayana. 

Sudarsana, Ida Bagus Putu. 2001. Makna Upacara Bhuta Yadnya. Denpasar:  Yayasan Dharma Acarya. 

Sudharta, Tjok Rai, I.B Oka Punia Atmaja. 2001. Upadesa tentang Ajaran Ajaran Agama Hindu. 

Surabaya: Paramita. 

Sudibya, I Gde. 1997. Hindu Budaya Bali. Denpasar: PT. BP 

Warna, I Wayan dkk. 1993. Kamus Bali-Indonesia. Denpasar: Dinas Pendidikan Dasar Propinsi Bali. 

Wiana, I Ketut. 2002. Makna Upacara Yadnya dalam Agama Hindu. Surabaya: Paramita. 

Wiana, I Ketut. 2004. Mengapa Bali disebut Bali? Cet. I. Surabaya: Paramita. 

Widiana, I Made. 2011. “Kritik Sosial dalam Satua Pan Angklung Gadang” (tesis). Denpasar: Program 

Pascasarjana Universitas Udayana. 

Zoest, Aart Van dan Panuti Sudjiman. 1992. Serba-serbi Semiotika. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama. 

 
 


